Meniko posti perille?

Kulttuuritoimittaja ja kriitikko Jussi Ahlroth julkaisi vuonna 2025 kirjan ”Kirje Buddhalta — ldnsimaisen
filosofian buddhalainen historia”. Ahlroth on opiskellut filosofiaa ja itse harjoittanut buddhalaisuutta
20 vuoden ajan.

Kirjan idea on lyhyesti seuraava: Kreikkalainen filosofi ja skeptikko Pyrrhon matkusti Aleksanteri Suu-
ren valloitusarmeijan mukana Luoteis-Intiaan 300-luvun loppupuolella eaa. Kertomusten mukaan han
tapasi matkallaan askeetikkoja, joiden oletetaan olleen buddhalaisia. Pyrrhon oppi nailta askeetikoilta
buddhalaisuudesta piirteita, jotka vaikuttivat suuresti hdnen ajatteluunsa. Kirjan mukaan Buddhan
Pyrrhonin mukana lahettama metaforinen kirje aiheutti vallankumouksen lansimaisessa filosofiassa
ulottuen antiikin ajoista aina viime vuosisadalle.

Tassa ei arvioida kirjan muita ansioita, vaan keskitytaan ainoastaan tutkimaan kirjan vaittamien
pohjalta sita, mita vaikutteita Pyrrhon ehka sai buddhalaisuudesta ja mita siita tiedetdaan. Tarkastelun
ldhtokohtana on siis tutkia, onko Ahlrothin mainitsemalle Idnsimaisen filosofian buddhalaiselle
vallankumoukselle perusteita vaitteista buddhalaisuuden vaikutuksesta Pyrrhonin ajatteluun.

Ahlroth aloittaa kertomuksen Pyrrhonin oleskelusta Intiassa seuraavasti: “Ehkd se tapahtui jotenkin
tdhdn tapaan.” Myohemmin tekstissa han toteaa rehellisesti, ettd kertomus Pyrrhonista Intiassa onkin
vain tarina. Han myontaa, etta Pyrrhonin eldmasta tiedetdan hyvin vahan. Pyrrhon ei itse kirjoittanut
sanaakaan sellaista, joka olisi jaanyt jalkipolville.

Mitaan muutakaan konkreettista todistusaineistoa Pyrrhonin ja intialaisten askeettien kohtaamisesta
ei ole saatavilla. Ei voida varmuudella sanoa sitdkdan, olivatko askeetit edes buddhalaisia. Siihen ai-
kaan buddhalaisuus ei ollut vield levinnyt alueelle ja askeetikot Intiassa kannattivat useita filosofisia
suuntauksia. Erdat (ajiiana) olivat jopa skeptikkoja.

Jotta voitaisiin varmuudella tietdd, miten buddhalaiset periaatteet siirtyivat Pyrrhonille, pitaisi pystya
analysoimaan niita teksteja, joita kirjoitettiin seka buddhalaisuudesta ettd Pyrrhonin filosofiasta siihen
aikaan. Todiste voisi olla joku sellainen sana, kasite tai idea Pyrrhonin dokumentoidussa ajattelussa,
josta voisi 16ytya vastine myo6s - ja vain - buddhalaisesta filosofiasta. Suora kddnnds olisi jo vahva to-
diste, mutta realistisempaa olisi olettaa, ettd kddnnoksia on ketjutettu, jolloin merkitykset saattavat
venya.

Lahdetdan tassa siita, ettd vertailtavat kielet ovat Pyrrhonin kieli kreikka ja varhaisten buddhalaisten
tekstien kieli paali. Sanskrit oli myos kdytossa Intiassa. Yhteisena tulkintakielena tdssa on englanti,
koska siihen loytyy luotettavimmat kdaannokset kaikista kolmesta kielesta.

Teksti, jota yleensa kaytetdaan Pyrrhonin filosofian tutkimiseen, on niin sanottu Aristocles Passage
(AP). Se on tallennettu meille joskus 400-luvulla suullisen ja kirjallisen ketjun tuotoksena monta sataa
vuotta Pyrrhonin kuoleman jalkeen (Pyrrhon-Timon-Aenesidemus-Aristocles-Eusebius).

AP:ta on tutkittu ja tulkittu suurin maarin ja erilaisin tuloksin, vaikka se sisaltaakin vain muutamia
kappaleita tekstia. Tai ehka juuri siksi. Ahlroth kirjassaan tukeutuu tulkintaan, jonka on tehnyt amerik-
kalainen professori Christopher Beckwith (CB) vuonna 2015 (Greek Buddha: Pyrrho’s Encounter with
Early Buddhism in Central Asia).


https://assets.press.princeton.edu/chapters/s10500.pdf

Meniko posti perille? 2/4

CB:n tekstid on taas tutkinut parivaljakko Monte Ransome Johnson & Brett Shults (J&S) ja heidan
juttunsa on julkaistu lehdessa Comparative Philosophy Volume 9, No. 2 (2018). Ahlroth ei tdhan kir-
jassaan viittaa.

Tadssa arviossa tukeudutaan tuohon jalkimmaiseen artikkeliin ja vertaillaan AP:n sisdltda paa-
linkieliseen buddhalaiseen kirjoitukseen Anguttara-nikaya (AN), jossa on kasitelty samoja aiheita.

AP:ssd on mainittu useita Pyrrhonin kayttamia kasitteitd. Useimmat niista ovat sellaisia, jotka ovat ol-
leet kdytossa seka antiikin Kreikassa ennen Pyrrhonin retked Intiaan etta yleisesti intialaisessa kulttuu-
rissa. Esimerkiksi ataraksia, joka kreikan kielessa tarkoittaa mielenrauhaa, on ollut varmasti kdytossa
useillakin Intian filosofeilla, ei vain buddhalaisilla.

Tehtavana on siis etsid joku buddhalainen kasite, joka olisi voinut olla vain mainittujen askeetikkojen
kaytossa - olettaen, ettd olivat buddhalaisia.

Teksteista |oytyykin yksi kdsite, joka on merkitykseltdan sen verran erityinen buddhalaisuudessa, etta
sitd kannattaa tarkastella tassa potentiaalisena todisteena buddhalaisuuden ja Pyrrhonin yhteydesta.
Paalinkielessa se on anatta ja AP:ssa sen oletetaan olevan adiaphora.

Buddhalaisuudessa anattalla on keskeinen merkitys. Se on yksi (ja térkein) kolmesta olemisen merkis-
ta. Ndiden oikea ymmartaminen johtaa mielenrauhaan, nirvanaan. Suomeksi anattalle ei oikein ole
vastinetta, mutta usein puhutaan mindttémyydesté. Englanninkielessa se on non-self.

AP:ssa Pyrrhonin sanotaan listanneen mielenrauhaan vaikuttajina myos kolme tekijaa: adiaphora, as-
tathméta ja anepikrita. Ahlroth kayttaa naistd suomenkielisia kadnnoksia erottelemattomuus, pysy-

mdttémyys ja mddrittdmdttomyys.

CB:n tekstin tarkoitus on osoittaa, ettd AP:n ja Buddhan kolme tekijda rinnastuvat ja ovat jopa suoria
kaannoksia ("virtually a translation”).

Selkeyden vuoksi alle on luotu CB:n tekstista taulukko, jotta vertaileminen naiden kasitteiden valilla
on toivottavasti helpompaa. CB kayttaa sanskritia Buddhan kasitteissa. Paalinkielen sana on suluissa.

Pyrrhon Buddha

adiaphora - anatman (anatta)
undifferentiated by a logical differentia without an innate selfidentity

astathméta - duhkha (dukkha)
unstable, unbalanced, not measurable unsatisfactory, imperfect, unstable

anepikrita - anitya (anicca)
unjudged, unfixed, undecidable - impermanent

Voidaan ehkd huomata heti, ettd ainakin astathméta/dukkha ovat ldhes identtisia. Anepikrita ja anic-
ca vaativat jo hieman kasitteiden venyttamista, mutta ehka niista 16ytyy joku yhteinen merkitys. Toi-
saalta nama molemmat parit ovat aika universaaleja kasitteitd, eikd voida varmuudella sanoa, etta
paalinkielisetkdan olisivat erityisesti vain buddhalaisuudesta peraisin.


https://scholarworks.sjsu.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1246&context=comparativephilosophy

Meniko posti perille? 3/4

Mielenkiinto kohdistuu siksi pariin adiaphora/anatta.

Kasitteiden kuvausten yhteys ei ehkd aukea helposti ja vaatisi taas kasitteiden melkoista venyttamista.
Oikeastaan se ei ole tdssa edes oleellista. Vain se on, ettd CB on itse luonut maaritteen anattalle eri
tavalla kuin se ymmarretaan buddhalaisuudessa.

CB: All dharmas are anatman ‘without an innate selfidentity’.

AN: ‘All phenomena are non-self.’

J&S kertovat ndiden merkitysten erosta:

Bronkhorst also points out how different Buddhist understandings or misunderstandings of the rele-
vant terms, enabled by confusion in Pali morphology that is “impossible” in Sanskrit (124), allowed

“an important change in the Buddhist worldview” to take place: “the difference between ‘the dhar-
mas are not the self’ and ‘the dharmas are without self’ is highly significant”.

J&S lisdvalaisevat ajatusta kertomuksella Buddhasta:

”...to clarify the point the Buddha asked his followers whether, when they saw wood being burned,
they felt any pain. The answer was ‘No’, and the explanation given was that they did not feel any pain
because the wood was not part of the self.”

Erona on siis se nahdaanko identiteetti (self) itsen vai kaikkien ulkoisten objektien ominaisuutena.
Viela:

The body does not constitute a self.... Feeling does not constitute a self.... Perception does not consti-
tute a self....”. For what is often at stake in these ancient debates concerns above all the self, not the
nature of a given x.

CB:n (ja Ahlrothin) tulkinta on siis se, ettd Buddha olisi puhunut kaikkien ilmiéiden (pragmata)
luonteesta anattana, kun taas alkuperainen ajatus on vain ihmisen itsen (self) suhde muihin objektei-

hin. Ehka Buddha ei vain ollut kiinnostunut sen poltetun puun pelastuksesta nirvanaan.

Toinen eroavaisuus l6ytyy CB:n kirjauksessa alkuperaisesta Buddhan kolmen olemisen merkin ideasta.
CB kirjoittaa:

The Buddha says, “All dharmas are anitya ‘impermanent’.... All dharmas are duhkha ‘unsatisfactory,

rn

imperfect, unstable’.... All dharmas are anatman ‘without an innate selfidentity’.
Kun taas alkuperaisessad buddhalaisessa tekstissa (AN) on:

Thus Bodhi translates the relevant parts of the first, second, and third paragraphs respectively: “All
conditioned phenomena are impermanent,” “All conditioned phenomena are suffering,” and “All phe-

nomena are non-self.”

On siis pantava merkille tassa se, etta anatta poikkeaa muista kahdesta.



Meniko posti perille? 4/4

The wording reflects the Pali, whereas Beckwith’s presentation of the passage does not. And thus the
second major problem of which we spoke: the three characteristics or marks in the Buddha’s imagi-
ned “famous statement” do not apply to “all dharmas” after all.

Tama selittdd myos sen, miksi CB:n tulkinta anattasta poikkeaa alkuperdisesta buddhalaisesta. Venyt-
tamalla kasitettd han saa sen vastaamaan paremmin Pyrrhonin ajatusta adiaphorasta.

Rather, what we have are assertions about “all conditioned phenomena” (sabbe sankhara) and “all
phenomena” (sabbe dhamma). The former are impermanent and painful, the latter are not the self.

This is certainly not what Pyrrho is supposed to have said!

J&S sanovat siis, ettd Pyrrhon ei adiaphorallaan edes tarkoittanut anattaa.

Pikemminkin vaikuttaisi silta, etta Pyrrhonin kaikki kolme kasitettd mahtuisivat Buddhan aniccan alle.
Ainakin hieman kasitteita venyttamalla.

Erottelemattomuus, pysymdttémyys ja mddrittdmdttémyys. Jokainen kuvaa todellisuutta, jossa kaikki
ilmiot (‘dharmas’, things, pragmata) muuttuvat (anicca):

- millaan ei ole pysyvaa essenssid, josta ne voisi erotella toisistaan
- mikdan ei pysy paikallaan
- mitdan ei voi maaritella pysyvasti

Conditioned phenomena (sankhara) ja non-self (anatta) ovat niin keskeisia kasitteita buddhalaisuu-
dessa, ettd ilman niita ei oikein voi puhua buddhalaisuudesta. Niiden puuttuminen Pyrrhonin
filosofiasta kertoo sen, ettd yhteys buddhalaisuuteen on spekulaatiota, tarinaa.

Lopuksi

Kirjan kirjoittajalla on tietysti tdysi vapaus valita nakdkulmansa ja painotukset kasiteltdavaan aihee-
seen. Tietokirjan teksti voi kai sisaltaa tarinallisiakin osia, jos kustantajan kanssa on niin sovittu.
Varsinkin, jos lukijalle tehdaan selvaksi se niin, ettd han osaa erottaa tarut faktoista.

Jussi Ahlrothin kirjaa vaivaakin genren hamaryys. Se on tietokirja viitteineen ja referensseineen. Se
perustuu kuitenkin Pyrrhonin osalta pitkalti kuvitteellisiin paahenkilon ajatusten tulkintoihin ja mieli-
kuviin myyttisestd maasta, jossa lineaarinen aika menettdaa merkityksensa. Toisaalta se myds nayttaa
olevan jonkinlainen oman uskonnon harjoittamisen manifestointi sisdltden henkil6kohtaisia nakemyk-
sia, jotka voivat lukijaa kiinnostaa tai sitten eivat.

Pyrrhonista kuvattu tarina ja tarkemmat tulkinnat ristiriitoinen saattavat kuitenkin laskea motivaatiota
lukea kirja kokonaan, jos luottamus on sen mukana kadonnut.




